**ЮРИЙ КОПОСОВ**

**ОТВЕТЫ СВЕРХУ**

**НА ВОПРОСЫ СНИЗУ**

**ПО КНИГЕ УРАНТИИ**

**2013**

Копосов Юрий. **ОТВЕТЫ СВЕРХУ НА ВОПРОСЫ СНИЗУ ПО КНИГЕ УРАНТИИ. 2012.**

Книга написана на темы богосыновства, человеческого братства и космического гражданства человека для помощи в понимании вопросов личной религии и философии религиозной жизни. В основу книги положены учения и откровения, изложенные в КНИГЕ УРАНТИИ.

 **СОДЕРЖАНИЕ**

 ПРЕДИСЛОВИЕ

1. ОБЩЕЕ
2. О ЧЕЛОВЕКЕ
3. БОГ И ЧЕЛОВЕК
4. ЧЕЛОВЕК И БОГ
5. ЧЕЛОВЕК И КОСМОС
6. ИИСУС И МЫ
7. БРАТСТВО И БРАТОЛЮБИЕ
8. ОБЩЕСТВО И ЦИВИЛИЗАЦИЯ

**ПРЕДИСЛОВИЕ АВТОРА**

В Книге Урантии слова даны сверху. Особенностью слов, пришедших с большой высоты, является их туманность: само слово видимо, но за ним ничего не видно. Приходится долго и усердно всматриваться, чтобы увидеть и понять информацию. Туманность понятна: при передаче информации сверху вниз имеет место феномен «два пишем, три - в уме»: источник информации имеет «три в уме», а получатель не имеет. «*Тело окружает собой разум»*, - так написано, но так не может быть у механизмов, коими являются тело и разум. Только искушенный в эзотерике читатель может со временем понять, что в данном случае надо видеть энергетические образы, а не механизмы.

Вторая особенность слов, пришедших с большой высоты, состоит в том, что некоторые из них кажутся незаметными, парадоксально «пустыми» – при чтении они не входят в сознание. Например, словосочетание *организованная система* при первом чтении не отличается от обычного термина *созданная система*. Требуется применить много внимания, и неоднократно, для того, чтобы *увидеть* незаметные слова. А потом требуется много времени для того, чтобы понять, что сказано. И только тогда «пустое» слово станет значимым, наполненным большой информацией.

Третьей особенностью текста Книги является отсутствие каких-либо редакционных средств усиления внимания к излагаемой информации. *«Раскрывая предсущее милосердие Отца, Божьи Сыны учреждают необходимый кредит, гарантирующий спасение всем»,* - ни до, ни после этого предложения в тексте нет ничего, что заставило бы обратить внимание на эти слова.

Третья текстовая особенность Книги Урантии состоит в нечеткости изложения информации: предложения сформулированы четко, но нет четкости в их последовательности. И даже есть противоречивые изложения, что запутывает. Например, в одном месте текста указано, что человек имеет *божественный* дух, а в другом месте говорится о *человеческом* духе.

По указанным причинам при чтении Книги Урантии возникает много трудностей в восприятии и усвоении откровений. Хорошо, если рядом есть понимающий. При самостоятельном же изучении Книги Урантии приходится длительно вникать в смысл надфилософской информации.

Однако, Книгу Урантии *надо систематически читать* для самосовершенствования, потому что в ней даны темы высших уровней сознания первой октавы. Мышление на этих уровнях укрепляет мудрость, что приводит разум к попечению Святым Духом и переходу сознания на вышеположенные октавы. В нашем времени есть только две книги – Новый Завет и Книга Урантия, которые эффективно служат для повышения уровня сознания в физическом развитии и повышения уровня понимания (видения) в интеллектуальном развитии, что является задачей просвещения, и так же эффективно служат для обогащения личности идеалами (ценностями), что является задачей воспитания. Тому, кто выбрал вечную жизнь и ждет рождения в духе, Книга Урантии поможет.

Предлагаемая читателю книга может служить интеллектуальным помощником, ускорителем понимания при чтении Книги Урантии. Следует учесть при этом, что в предлагаемой книге приведены авторские, субъективные варианты понимания, а не конечные истины. Текст набран в формате *вопрос – ответ*, причем вопрос задан снизу - на третьем уровне сознания, а ответ дан сверху, на верхних уровней сознания.

**Глава 1. ОБЩЕЕ**

**- Что есть жизнь?**

- Жизнь как таковая есть взаимодействие со средой - приспособление и развитие. Жизнь *человека* есть борьба за достижение высших ценностей в стремлении к высшей цели – Всеобщему Отцу.

**- В жизни есть прошлое, настоящее, будущее. В чем ценность настоящего?**

- Только в настоящем может быть любовь: чувство любви, слово любви, дело любви.

 Жить настоящим, или жить в настоящем, - значит ценить любовь.

**- «Жизнь есть любовь». Это истинно?**

- Нет. Жизнь есть  *следствие* любви, благотворной тайны общения личностей.

**- Почему любовь всесильна?**

- Любовь есть дар Бога, и она есть отеческое отношение Бога.

**- Любовь и служение, – как они соотносятся?**

- Любовь имеет три кинетические формы (триада): слово любви, чувство любви, дело любви. Иными словами, человек может любить словом, чувством, делом - это полное содержание любви. А служение есть часть любви - *дело* любви.

**- Служение и забота – это синонимы?**

- Нет. Служение – это общественное дело, а забота – индивидуально направленное дело.

**- Любовь есть добро?**

- Любовь - ни добро, ни зло. Любовь есть благо – человек получает любовь от Бога. Любовь не связана с добром непосредственно, но связана опосредованно – через выбор добра. Добро есть выбор любви, но не тождество любви.

**- Что есть благо?**

- Благом для человека является все то, что вдохновляет, наставляет, направляет в самосовершенствовании и поиске Бога. «Благоприятные условия» - это выражение есть тень истины.

**- Что есть добро?**

- Добро есть участие в претворении божественных планов - это дела *веры* Богу. «Вера без дел мертва» - вера без *добра* мертва. Добро есть согласие с волей Бога и соответствующая активность. В поклонении Богу-Отцу добром являются дела *любви* к Богу.

 **- В чем отличие добра и блага?**

- Благо объективно, а добро субъективно: благо – от Бога, добро – от человека.

 Благо есть то, что Божие. Добро есть *выбор* блага.

**- Добро и доброта. – В чем различие?**

- *Добро* есть категория религии.

 *Доброта* есть категория морали.

**- Что есть зло?**

- Зло есть осознанное или неосознанное противление воле Бога. Злом может быть даже неточное выполнение божественного плана и неправильное использование методов. Умышленное противление божественной воле превращает зло в грех, а упорство в грехе порождает порок. Считать злом все то, что приносит страдание, - это искажение.

**- Ложь есть зло?**

- Ложь становится злом, когда сбивает человека с пути, который может привести к принятию отцовства Бога.

**- Зло и злость – близкие понятия?**

- Нет. Зло есть противление Богу, а злость – противление человеку.

**- В чем различие систем *добро - зло* и *хорошо - плохо*?**

- Система *хорошо – плохо* характеризует отношение человека к человеку.

 Система *добро – зло* характеризует отношение человека к Богу.

**- Эго и эгоизм, – в чем различие?**

- Эго есть *негативный опыт* личности.

 Эгоизм есть *природное стремление* человека к самоуслаждению.

**- Эго и личность – синонимы? Так утверждают многие учения.**

- Искажение. Эго дается человеку обществом, а личность дается Богом.

**- По какой причине эгоизм присущ природе человека?**

- Эгоизм человека оправдан тем, что *«организация вселенной строится на потреблении и отдаче»*. Эгоизм соответствует вселенскому принципу потребления. Одна из задач саморазвития человека состоит в том, чтобы освободиться от этой природной необходимости.

**- Чем отличается эгоизм от сатанизма?**

- Эгоизм основан на проблеме «свое – чужое» и появляется, когда возникает ситуация выбора между самоукреплением и самоотречением.

 Сатанизм основан на проблеме «Божье – человеческое» и появляется, когда возникает ситуация выбора между *богоугодным* и *человекоугодным*, - это есть выбор *человекоугодного*. Иисус осердился на Петра и сказал ему: «Отойди от меня, сатана, потому что думаешь не о том, что Божие, но что человеческое».

 Помрачительным невежеством является заявление-хвастовство: «Ничто человеческое мне не чуждо!».

**- Как же различить человекоугодное и богоугодное?**

- Человекоугодное обозначено словами *польза* *себе.*

 Богоугодное обозначено словами *польза* *всем.*

**- Что есть гордыня?**

- Гордыня есть помраченное отношение к Богу. Это наибольшая *наглость* человеческая – человек приписывает себе право Сынов Райской Троицы судить человека. «Не судите, да не судимы будете!», - предупреждал Иисус.

 Гордыня – это не *против* Бога, но это *вместо* Бога. Гордыня является грехом, поэтому носитель гордыни неукоснительно подлежит высшему суду после окончания земной жизни.

**- Что есть источники истины для человека?**

- В земной жизни человека источниками истинных знаний являются научные исследования, философия и откровения. В термине «откровение» нет ничего загадочного, – широко известно слово *разоткровенничался*, и в общении людей бывает *откровенный* разговор.

**- Истина самого высокого уровня открыта или до сих пор сокрыта?**

- Истина самого высокого уровня – любовь Бога-Отца к людям и духовное братство людей – открыта человеку Иисусом более двух тысяч лет тому назад.

**- «Духовный уровень отношений». «Духовный образ жизни». – Что это такое?**

- Это отношения, в которых властвует братолюбие, а не материальная ценность. Любовь есть основа человеческой духовности. Источником любви и, следовательно, причиной братолюбия является Бог-Отец.

**- Какие уровни духовных отношений может освоить человек в земной жизни?**

- В земной жизни человек может освоить нравственность, праведность, духовность.

Нравственность есть совокупность принятых ценностей (идеалов).

 Праведность есть практика нравственности – образ жизни по принятым ценностям.

 Духовность есть *братолюбие* как следствие осознания и принятия евангелий (откровений) Иисуса.

**- Понятия духовности и морали совпадают?**

- Совпадают частично, так как духовность вмещает мораль.

 Мораль ограничена отношениями «по горизонтали» - к человеку и обществу. Духовность же имеет еще «вертикальные» отношения – к тем, кто больше (божественные личности), и к тем, кто меньше (животные).

**- Познание и понимание, - в чем различие?**

- Понимание является интеллектуальным процессом, а познание – это процесс эмпирический. *Понять что-то* означает узнать его определяющие элементы: назначение, значение, ценность, цель, намерение, мотивацию, связь. *Познать что-то* означает узнать приятность или неприятность чего-то. Для понимания применяют много вопросов, а в познании есть только один вопрос.

**Глава 2. О ЧЕЛОВЕКЕ**

**- Человека создал Бог?**

- Человек создан Сыном-Создателем и Вселенским Духом по воле и замыслу личностей Райской Троицы. «И сказали боги: создадим человека по образу нашему и подобию».

**- Человек создан подобным Богу. Как понять?**

- Бог есть личность, и человек есть личность.

 Бог есть создатель, и человек есть создатель.

 Природа Бога бесконечна, и в человеке живет частица бесконечности – божественный дух Бога-Отца, Настройщик.

**- Каково предназначение человека?**

- Предназначение человека – в собственном опыте познать совершенство Отца и стать ему подобным в личностном совершенстве.

**- В чем высший смысл жизни человека?**

- Смысл жизни человека – в способности к приспособлению в физической и социальной средах. А ценность жизни человека – в возможности самосовершенствоваться способами богоуподобления и богоотождествления. Самосовершенствование необходимо человеку для исполнения высшей и главной функции – космической, которая замыслена Первым Источником и Центром.

**- «Не хлебом единым жив человек». А чем же еще?**

- Человек питается не только материальным – хлебом, но и духовным – радостью, интересом, приятностью, чувством. «Старайтесь не о пище тленной, но о пище, пребывающей в жизнь вечную». Кроме профессионализма, человеку нужны искусство, философия, религия, любовь, – они не рядом с «хлебом», но выше. Они выше уровня материального питания, поэтому воспитывают *(вос-*питывают) человека, то есть обогащают жизнь тем, что выше (*вос*) пищи.

**- Что в жизни человека главное, и что основное?**

- Основное – это здоровье, главное – дела самосовершенствования. Когда человеку желают здоровья, путают основное и главное. Ведь духовно мертвый человек может иметь прочное здоровье.

**- В чем человек абсолютно свободен?**

- В выборе добра или зла, и этот выбор является главным*.* Но самый *трудный* выбор иной – выбор бескорыстия и альтруизма.

**- Чем различаются бескорыстие и альтруизм?**

- Эгоизм – это «служить себе».

 Альтруизм – это «служить людям».

 Бескорыстие – это самоотверженность как пожертвование своими интересами: приоритет общего, а не частного; приоритет братского, а не личного.

**- В чем состоит истинное богатство человека?**

- Истинное *полученное* богатство человека есть частица божественного духа Бога-Отца.

 Истинное *принятое* богатство человека – вечная жизнь в богосыновстве.

 Истинное *созданное* человеком богатство состоит в доверии Богу, то есть в добре, - делах веры Богу и делах любви к Богу, что потребно для претворения божественности Бога-Высшего.

**- Что есть истинная ценность у человека?**

- Все то, что не превращается в прах: духовное и носители духовного – личность и душа.

**- Что ценнее человеку – счастье или любовь?**

- Счастье есть категория человеческая. Любовь есть категория божественная. Следовательно, ценнее любовь.

**- Что ценнее человеку – любовь или жизнь?**

- Важнее любовь. Иисус пояснил: «Нет больше той любви, как положить душу свою за друзей своих».

**- «Любовь есть высший опыт человека». Почему так?**

- Любовь есть образ божественного отношения личностей. Это высшее, что может быть в жизни человека. *Ответная* любовь к Богу-Отцу является высшей любовью человека.

**- В чем состоит истинное развитие любви, возникшей у человека?**

- Возникшая любовь стремится к полноте проявления:

* Чувство любви порождает милосердие.
* Любовь и милосердие порождают добродетель.

 Такова схема истинного пути развития любви: любовь – милосердие – добродетель. По такой схеме Первый Источник и Центр выразил полноту своей божественности в ликах Райской Троицы.

 Путь развития любви человеку указывает дух Отца (Настройщик), а дух райского Сына (Дух Истины), показывает пример этого пути – земную жизнь Иисуса. Чтобы видеть путь, необходимо неустанно развивать духовную проницательность разума.

**- Что значит «дарить любовь»?**

- Дарить любовь значит делать дела любви.

 Словом любви *заявляют* любовь.

 Чувством любви *живут* в любви.

 Делом любви *дарят* любовь.

**- Каков функциональный состав человека?**

- Человек имеет *неотъемлемые* части как факторы индивидуальности: тело, разум, личность. Точнее, личность не является частью, но она объединяет все совокупные факторы индивидуальности.

**- А дух и душа?**

- Душа и дух являются потенциально *отъемлемыми* функциональными частями: дух может уйти, а душа может погибнуть. У души нет божественного источника – она не «приходит» к человеку, как принято считать во многих учениях. Душа есть взаимодействие духа и разума – душа *зарождается* в этом взаимодействии. Если человек духовно развивается в зрелом возрасте, то душа *рождается* и обретает стремление к развитию.

 Источником духа является Бог-Отец. Дух живет в разуме человека. Его функция состоит в побуждении личности обратить внимание на темы иррациональные, соответствующие верхним уровням сознания, поэтому дух называют *Настройщиком сознания*. Человек думает на нижних уровнях сознания, а *мыслит* на верхних уровнях, поэтому дух называют *Настройщиком мышления.*

**- Еще раз о *происхождении* функциональных частей, для ясности.**

- Дух *приходит*.

 Разум и личность *возникают*.

 Душа и тело *зарождаются* и *рождаются*.

**- Что же есть человек от рождения?**

- Человек от рождения имеет разум и тело. Рожденное дитя есть разумное тело, имеющее стремление к росту и развитию. Когда ребенок наделяется личностью, он заметно начинает показывать ее характер - своевольничает, вредничает.

 Божественный дух, Настройщик, приходит к ребенку при первом проявлении его нравственной ориентации, и сразу же зарождается душа. С этого момента человек становится дитем Бога Всеобщего и дитем Бога-Высшего.

**- В уровнях разума поклонение расположено ниже мудрости, то есть предшествует мудрости. В чем суть этого?**

- Вспомогательный дух *поклонения* возбуждает в разуме стремление найти Бога, и с возникновения этого стремления начинается самосовершенствование человека. Далее следует достижение *мудрости* как способности выбирать добро между злом и добром, что приводит человека к братолюбию. И это объяснимо: пока человек не найдет Бога-Отца, он *не сможет* увидеть в человеке своего брата по Отцу.

**- И что же, поклонение начинается с религии?**

- Поклонение может быть метафизическим, философским, религиозным. У каждого человека своя дорога в поклонении, но поиск Отца начинается в *религиозном* поклонении.

 Поклонение метафизическое основано на вере в безличные силы и духов. Поклонение философское основано на признании ценности идеалов общества, жизни, отношений. Поклонение религиозное основано на вере в Бога.

**- Что есть самосовершенствование?**

- Самосовершенствование – процесс реализации потенциала богоподобия и боготождества. Процесс начинается в земной жизни и продолжается на этапах восхождения к Отцу.

 Уточнение:

* самосовершенствование в обитаемом мире, или на земле, - это процесс подготовки человека к более совершенному обществу;
* самосовершенствование в мирах восхождения, или на небе, - это процесс подготовки человека к личной встрече с совершенным Богом-Отцом.

 Объектами совершенствования являются физическая природа, сознание и духовное восприятие. Сферами совершенствования являются жизнь религиозная и жизнь социальная. Для совершенствования физической природы и *социальной* жизни пригодны соответствующие древние и новые учения. Для совершенствования духовного восприятия и *религиозной* жизни, то есть для достижения истинного статуса в отношении к Богу, пригодны лишь учения Иисуса.

**- Должен ли человек заниматься самосовершенствованием?**

- Не должен, если человек не знает Бога-Отца. Если человек знает Бога-Отца, то принимает наказ Отца в качестве сыновнего долга и *старается* соответствовать идеалу – это есть поклонение Отцу. В этом случае уклонение или отказ от самосовершенствования есть грех. «Кто разумеет добро и не делает, тому грех».

**- В каких аспектах личности человек может стать совершенным?**

- Человек может достичь совершенства в *«божественности воли, совершенстве мотивации, полноте богосознания».*

**- Каковы наиболее общие цели в самосовершенствовании?**

- Цели самосовершенствования человека в земной жизни:

* овладеть разумом,
* отождествиться личному божественному духу,
* уподобиться Богу-Отцу.

**- Что препятствует самосовершенствованию человека в земной жизни?**

- «Камнями преткновения» являются неисправность характера, страсти материального уровня, религиозное маловерие, религиозное недоверие, сатанизм и гордыня.

 Лень познавательная разрушает разум.

 Власть материальных ценностей разрушает душу.

 Грех разрушает личность.

**- Какие результаты самосовершенствования в земной жизни можно назвать победой?**

- Освобождение от черт природной несовершенности (исправить характер) и освобождение от физической смерти (закончить жизнь преобразованием).

**- В чем суть исправления характера?**

- Это борьба человека со своим злом внутри себя и создание высоконравственной личности. «Царство небесное усилием берется». Требуется большое усилие для того, чтобы исправить и возвысить нравственность личности до уровня *величия*, которому присущи честность, справедливость, милосердие, доброта, надежность.

**- Какиевиды развития применяет человек в самосовершенствовании?**

- Самосовершенствование имеет три вида (уровня) развития: физическое, интеллектуальное, духовное.

**- В чем состоит физическое развитие?**

- Физическое развитие – это повышение уровня *сознания* и реализация стремления разума овладеть физическими формами личности. Смысл развития в том, что, во-первых, человек обретает способность осознавать (усваивать, вмещать) темы все более и более высоких уровней; во-вторых, разум под руководством духа обретает способность «стирать» чуждые темы и образы в сознании на всех уровнях, которыми владеет разум, и, в результате, человек освобождается от власти низших и нижних страстей и сущностей; третий смысл развития состоит в оздоровительном воздействии духа на тело посредством разума.

**- В чем состоит интеллектуальное развитие?**

- Интеллектуальное развитие – это развитие разума до уровня мудрости; повышение уровня *понимания*; стремление личности овладеть разумом для повышения уровня интересов и развития разумения для того, чтобы:

* лучше понять мир,
* постигнуть высшие идеи и идеалы,
* постигнуть направление развития мира.

**- В чем состоит духовное развитие?**

- Развитие духовное – это развитие личностных отношений, высшим уровнем которых является нелицеприятное братолюбие. Это стремление повысить уровень *видения* того, на что человек смотрит. Для этого дух старается овладеть разумом: дух настраивает человеческий разум на все более совершенное отношение, вследствие чего разум повышает разумность и проницательность. Происходит новая ориентация личности и развитие нового стандарта ценностей.

Духовный рост «приносит устойчивую радость, покой, который выше рационального понимания». Признаками духовного роста являются:

* более высокие идеалы,
* новые значения ценностей,
* повышение преданности высшим ценностям.

**- Еще раз – что к чему стремится при самосовершенствовании?**

- Разум стремится овладеть энергией тела.

 Дух стремится овладеть личностью.

 Дух и личность стремятся овладеть разумом.

**- А душа к чему стремится?**

- Душа своеобразна: она способна приобрести свойства как человеческого разума, так и божественного духа. Она не имеет элементов физической природы, поэтому имманентно стремится сблизиться с духом, но это происходит только при условии, если разум достигнет уровня мудрости в своем развитии. Посредством активности личности мудрость разума побуждает зарожденную (спящую) душу родиться в духе (проснуться), и с этого момента душа становится потенциально вечной. Благодаря помощи и побуждениям Настройщика, рожденная душа не может остановиться в росте, пока не достигнет цели – стать тождественной духу.

**- Есть публикация о том, что сумели взвесить душу умирающего человека. Это возможно?**

- Душа не подвержена земной гравитации, поэтому ее невозможно взвесить.

**- Какова роль метафизики в развитии человека?**

- Метафизика связывает науку и философию. Натурфилософия, давно отделившаяся от классической философии, одной частью стала физикой, а другой – метафизикой. Наука стала заниматься количеством, метафизика – качеством, философия – свойством.

 Метафизика применительно к человеку изучает энергетику тела, систему форм личности, систему сознаний. Понятия метафизики компенсируют отказ науки и философии заниматься такими предметами.

 Человек использует ряд словесных образов, которые могут быть объяснены схемами метафизики - «Вышел из себя», «Опомнился», «С ума сошел», «Возьми себя в руки», «Потерял голову», «Влюбился по-уши», «Сытый голодного не разумеет» и др. Схемы метафизики помогают объяснить такие феномены, как раздражение, злость, грубость, черствость (бездушность), вовлеченность (временная потеря самосознания), жестокость.

 Применяя схемы метафизики и самоконтроль, человек способен исправить свой характер. Пренебрежение метафизикой исключает эту часть самосовершенствования в земной жизни, вследствие чего задача исправления характера становится первоочередной в обительской жизни.

 Метафизика становится мощным инструментом в саморазвитии, если дух овладеет разумом, а разум овладеет телом – образуется система «дух – разум – тело». Эта система успешно чистит сознание нижних уровней от негативных образов и тем, чуждых духу, и удерживает сознание на верхних уровнях сознания, где любовь и мудрость. Эта система инициирует процессы оздоровления тела, что также стимулирует самосовершенствование.

**- Часто пользуемся укоризной: «Что ты из себя строишь?!». Что же надлежит человеку *строить из себя*?**

- Надлежит «строить» человеческого сына Бога-Отца, человеческого гражданина космоса, брата человеческого – «становиться быть все менее материальным, все более интеллектуальным и все более духовным».

**- Умоляем: «Да будь же ты человеком!». О чем просим?**

- Это просьба к человеку быть добрым, отзывчивым, чутким, – быть милосердным.

**- Должен ли человек быть добрым, хорошим?**

- Не должен. Но *может* быть таковым по собственному желанию, выбору.

**- Лао-Цзы заявил, что слабость побеждает силу. Как понять и применить эту мудрость в самосовершенствовании?**

- Пример для понимания: обаяние и нежность женщины способны утихомирить мужчину. Учение применяют в отношениях братства: на зло отвечают добром и терпят несовершенность ближнего.

**- «Красиво жить не запретишь!», - так говорят. Что значит «жить красиво»?**

- Жизнь есть взаимодействие. Следовательно, красивая жизнь есть красивое взаимодействие. Человек взаимодействует не с вещами, а с людьми и надчеловеческими личностями. Это взаимодействие может быть красивым – синергийным. А с вещами не может быть красивой жизни, но может быть красивое существование.

**- Мы говорим о ком-то: « Это у него на роду написано!». Что написано на роду человека?**

- В полевом геноме человека написаны образы жизни каждого предка и его характер. Человек живет на земле один раз, но ему в индивидуальном полевом геноме могут быть знакомо то, что было в жизни предков, например, имена, местности, символы. На этом основании человек утверждает, что жил в прошлом.

**- Что важнее человеку – уберечь свою жизнь земную или сохранить душу?**

- Важнее сохранить душу, что совсем не просто: «Любящий душу свою погубит ее, а ненавидящий душу свою в мире сем сохранит ее в жизнь вечную». Иисус учил: хранить, спасать надо не жизнь, а душу; не смерти опасаться, а религиозной нечестивости.

**- В чем состоит религиозная нечестивость?**

- Верить в Бога и не верить Богу – это нечестивость. Бог-Отец призвал верующих в него быть совершенными. Иисус пояснил: «Вера без дел мертва». Если человек верит в Бога, но не верит Сыну Бога в то, что вера без дел мертва, и, как следствие, не занимается самосовершенствованием, то он и есть религиозный нечестивец.

 Жизнь рождается в любви. Пройти религиозный путь от веры в Бога до любви к Богу – это религиозная доблесть. Нечестивость противоположна доблести. Боговерующий, пребывая в страхе перед Богом, не может любить Бога. У него нет дел любви, и нет даже дел веры. «Вера без дел мертва» - это предостережение о том, что нечестивый боговерующий может погубить свою душу еще до физической смерти, и станет «мертвым» для Бога-Отца. Таких много было, и много есть. «Пусть мертвые хоронят мертвых», - сказал Иисус о них. Сказал о них апостол Павел: «…они *не заботились* иметь Бога в разуме».

 О том, что душа может умереть, знали в древности. «Душа согрешающая, та умрет», - предупреждал пророк Иезикииль. Апостол Павел различал человека духовного, человека душевного, человека плотского. Есть сходство: имеющий душу рожденную есть человек духовный, имеющий душу зарожденную есть человек душевный, не имеющий душу есть человек плотский, то есть духовно мертвый.

 Последним в истории религии, кто помнил о возможности смерти души, был средневековый епископ Фома Аквинский. Именно он создал учение о семи грехах, смертных для души.

**- Нечестивость человеческая – это и есть «мерзостьчеловеческая»?**

- Религиозная *мерзость* – это категория Старого Завета, неправедность.

 Религиозная *нечестивость* – это категория Нового Завета, недоверие Богу.

**- Как же понять - «…любящий душу погубит ее, а ненавидящий душу в мире сем сохранит ее»?**

- Есть мудрость: живи в мире, но не будь частью его. Любить себя – это одно, а любить себя *в мире* – это другое. Любящий себя в мире сем погубит душу, а терзающийся в мире сем сохранит ее в жизнь вечную. Или так: бездумно наслаждающийся материальными благами погубит душу, а *терзающийся* властью материальных благ сохранит душу. «Где сокровище ваше, там и сердце ваше», - наставлял Иисус.

**- Итак, *духовно мертвый* – это кто?**

- До дня Пятидесятницы – это человек, не получивший божественного духа, Настройщика.

 После дня Пятидесятницы – это человек, погубивший свою душу.

**- Есть много сюжетов о том, что либо похищают душу человека, либо человек ее продает дьяволу. Возможно ли такое?**

- Измышление. Душа есть дитя вселенной, надежно хранимая ангелами-хранителями и предназначенная к слиянию с божественным духом человека. Человек может погубить душу, но не может ее потерять.

**- Что нужно знать о смерти, чтобы ее не бояться?**

- Человек не замечает смерти души, и, если индивидуум ничего не знает о возможности и последствиях такого вида смерти, он ее не боится. Человек боится иной смерти - физической, потому что не знает ее значения. Физическая смерть есть благо, – в том смысле, что только после окончания земной жизни начинается путь восхождения к вечности. Но это возможно только для тех, кто сумел сохранить душу до физической смерти.

**- «Богу душу отдал». Правильно говорят о смерти?**

- Искажение. Если умирает *духовно живой* человек, его душу надежно хранит ангел-хранитель до воскрешения в обителях. Если умирает *духовно мертвый* человек, его личность, а не душа, переходит Богу-Высшему.

 «Богу душу отдал» - это тень истины: к Богу космоса переходит не душа, а личность. «За упокой души» и «Спи спокойно» - это примеры искажения темы смерти. *Не за упокой, а за расцвет души! Не спи спокойно, а скорее пробуждайся к жизни на небе!*

 **- Как живет человек после смерти души?**

- Человек не замечает смерти своей души, поэтому продолжает жить на земле так же, как жил. Но близкие люди замечают в нем перемены – он стал бесчувственным (потерял чувства отношений), негативным, злым, недовольным. Он может быть успешным в делах, но потерял главное – способность любить. Он может жить так долго, насколько хватит запаса жизненной энергии.

**- Есть две великие заповеди: «Возлюби Бога» и «Возлюби ближнего». Какая заповедь спасает душу от смерти?**

- Заповедь «Возлюби ближнего» есть заповедь спасения души, но возлюбить ближнего человек не в состоянии без любви к Богу. По этой причине две заповеди дополняют друг друга.

**- Учения советуют человеку *познать* самого себя. Что познать, и для чего познать?**

- Познать свою несовершенность для исправления себя с целью *обретения* права на вечную жизнь после окончания земной жизни. Право на вечность подарена Богом каждому человеку, но не каждый это знает и, следовательно, не каждый заботится о спасении души, и, следовательно, не каждый *обретает* вечность.

**- Учения советуют человеку *полюбить* *самого себя*. Как это?**

- *Любить себя* значит заботиться о спасении своей души. Полный образ «Любить себя» содержит следующие элементы личной активности:

* согласиться на вечную жизнь;
* найти свои несовершенности;
* поставить цели самосовершенствования;
* заниматься совершенствованием для подготовки к следующей жизни «на небе»;
* заботиться о здоровье, заниматься оздоровлением для того, чтобы болезни не отвлекали от самосовершенствования.

**- В чем состоит высшее освобождение человека в земной жизни?**

- Высшее освобождение – это освобождение в отношениях от эгоистического насилия и от власти материальных ценностей. Свобода достигается одухотворением разума, в результате чего разум переходит от разъединения с людьми к объединению и перестает прельщаться материальными благами. Путь к освобождению начинается с единения с внутренним божественным духом, и зависит от усилий в отождествлении с ним. Сотрудничество с Настройщиком приводит к победе.

**Глава 3. БОГ И ЧЕЛОВЕК**

**- Говорят, что *Бог един*, и говорят - *Бог единый*. И еще есть Троица. Как понять?**

- «Бог один, или един» - это философское понимание Бога как первопричины в мироздании, обозначенное концепцией Я ЕСТЬ. «Бог единый» - это теологическое понимание Бога как Отца *всех личностей*, Бога Всеобщего.

 Для понимания перводействия философия постулирует самовыражение и самораскрытие Я ЕСТЬ в трех лицах – Всеобщий Отец, Вечный Сын, Бесконечный Дух. Это Райская Троица личностных *экзистенциальных* Божеств:

* Как личность, Я ЕСТЬ представлено Богом-Отцом.
* Как дух, Я ЕСТЬ выражено и существует в Боге-Сыне.
* Как разум, Я ЕСТЬ проявляет себя в Боге-Духе.

**- Экзистенциальное и эмпирическое существование, - в чем различие?**

- Экзистенциальный уровень существования отличается божественным знанием и отсутствием каких-либо усилий для изменения чего-либо.

 Эмпирический уровень существования отличается опытом и необходимостью усилий для обретения все большей совершенности в отношениях и управлениях.

 Экзистенциальный уровень есть сфера воли и знания.

 Эмпирический уровень есть сфера действий (усилий) и опыта.

 Райский Сын-Создатель, Михаил Небадонский, приложил усилия для замены наследственного права управлять вселенной на личное право Владыки.

 Множество людей прилагают усилия для обретения статуса завершителя и вхождения в вечность.

**- И как же экзистенциальные Божества *действуют* на эмпирическом уровне во вселенных времени и пространства?**

- На эмпирическом уровне существования Райская Троица отражается тремя *актуализирующимися* личностями Божества: Богом-Высшим, Богом-Предельным, Богом-Абсолютным.

 Кроме этого, Бог-Отец посвящает *личность* разумным созданиям различных уровней, в том числе человекам, и поддерживает отеческие отношения с этой семьей вселенских детей.

 И как *личность* Отец действует по всему творению с помощью особых частиц, в людях – посредством частиц своего духа, Настройщиков.

**- Настройщик является духовной частицей Бога-Отца. Получается, что в личной религии есть и божественный Настройщик, и божественный Отец. Как учесть это обстоятельство в личном религиозном опыте?**

- Бог-Отец есть *личность*, а Настройщик есть совокупность божественных *идеалов*, поэтому в личном религиозном опыте человек может *уподобиться* личности Отца и *отождествиться* идеалам Настройщика.

**- Какая тема самого высокого уровня показана читателю Книги Урантия?**

- Тема смысла Райской Троицы.

 Первичное и самосущее Я ЕСТЬ (Первый Источник и Центр) самоизъявило показать три свои аспекта по личному выбору, и, в первую очередь, олицетворило *свою* *любовь* образом Бога-Отца. Во вторую очередь (на самом деле одновременно), Бог-Отец создал Бога-Сына для олицетворения *милосердия* Я ЕСТЬ. В третью очередь (на самом деле одновременно),Бог-Отец и Бог-Сын создали Бога-Духа для олицетворения *добродетели* Я ЕСТЬ.

 Создав Райскую Троицу, Я ЕСТЬ ограничило свою абсолютность для обретения опыта самопретворения и создало возможность общаться с равными себе личностями.

**– Что хочет Бог от человека?**

- Бог-Отец желает, чтобы человеческий сын был совершенным в отношениях с людьми, своими братьями. Это *воля* Бога.

 Бог-Отец желает встретиться с совершенным человеческим сыном в райской обители Центральной вселенной. Это *наказ* Бога.

**- Почему Бог-Отец желает, чтобы мы были совершенны в отношениях, как совершенен он?**

- Бог *живет* с человеком, поэтому призывает человека *показать* его людям.

 «Чтоб дела ваши были совершенны пред Богом!», - наставляли апостолы нововерующих.

 Ныне с легкостью говорят: «Слава Богу!», но не славят Бога своим братолюбием.

**- Как осознать Бога для *личной* религии?**

- Если о Боге думать для *миропонимания*, то лучше всего думать о нем как о верховном и первом Создателе. Если Бога выбирать для *поклонения* в религиозной жизни, то лучше всего видеть Бога как личного Отца. Бог-Отец есть личность – это высшее и достаточное видение Бога. Еще важно знать следующее:

* Любовь Бога спасает грешника.
* Закон Бога уничтожает грех человеческий.
* Воля Бога движет человечество к братству.

 Ни наука, ни философия, ни теология не могут подтвердить существование личности Бога. Только личный опыт богосыновства может помочь осознанию личности Бога.

**- Как связаны понятия религии и религиозности?**

- Религиозность есть вершина религии - любовь к Богу и любовь к человеку.

 Любить Бога – это вера и доверие.

 Любить человека – это нравственность.

 Любить Бога и человека – это религиозность.

**- Любовь Бога и воля Бога – это разное или одно?**

- Разное. Воля Бога действует на разум человека.

 Любовь Бога действует на личность человека.

 Воля Бога – всем, любовь Бога – каждому.

**- В чем видна любовь Бога?**

- Любовь Бога *выражена* в наделении каждого человека частицей божественного духа, живущего в разуме человека.

 Любовь Бога *раскрыта* в посвящении людям его божественного Сына, который известен миру под именем Иисус Христос.

 Любовь Бога *видна* в том, что он усыновляет каждого человека и наделяет наследством – вечностью.

**- «На все воля Бога!». На все ли?**

- Не на все, потому что Бог наделил человека свободой воли личности – человек вправе устраивать свою жизнь на всех уровнях активности так, как пожелает.

 Нет воли Бога на самосовершенствование человека как личности, но есть воля Бога на то, чтобы это было возможно.

**- «Итак, не будьте предосудительны, но познавайте, что есть воля Божия», - призывал апостол Павел. И что есть воля Бога?**

- Космическая воля Бога Всеобщего к человечеству – двигаться к братолюбию.

 Личная воля Бога-Отца к сыну вероисповедному - добиваться все большего совершенства в отношениях.

 Великий русский писатель и мыслитель Лев Толстой понял: «Воля Бога – в том, чтобы я довел свою душу до высокой степени совершенства в любви». Редко ныне можно встретить подобное заявление.

**- «Дай тебе Бог!», - так говорят-молят. А что в действительности Бог дает человеку?**

- Бог наделяет человека личностью и частицей своего духа.

 Ценность наделения человека личностью состоит в обретении возможности любить.

 Ценность наделения человека божественным духом состоит в возможности обретения вечной жизни «на небе». Без Настройщика человек не сможет найти и пройти путь восхождения к Богу-Отцу.

**- «Не дай Бог!». Что Бог может по своему усмотрению не дать человеку?**

- Бог по определению не может что-то не дать, но по своему абсолютному и высшему разумению наделяет человека тем, что *необходимо и достаточно* для совершенствования – личностью, разумом, духом. Человек по определению есть *берущий*, а Бог - *дающий.*

**- «Бог вам в помощь!», «Да поможет вам Бог!». В чем действительно *помогает* Бог человеку по своему хотению?**

- Бог помогает человеку обрести богосыновство, стать человеческим сыном и в этом статусе обрести вечность. Просить Бога о чем-либо означает проявлять религиозное невежество.

**- «Побойся Бога! Да ты Бога не боишься!». – Это тоже религиозное невежество?**

- Это невежество есть следствие *нежелания* понять суть богооткровений в Новом Завете и Книге Урантии. В богооткровениях нет призыва *бояться* Бога, но есть призыв *полюбить* Бога. Не бояться Бога, но бояться своего нравственного падения. Не бояться мнимых наказаний за грехи, но бояться реального духовного обнищания – духовной смерти. Божественный дух может уйти от нечестивого человека, – это и есть духовная смерть.

**- Говорят: «Так Богу угодно!». Что угодно Богу в жизни людей?**

- Угодно братолюбие. Бог желает, чтобы все люди осознали свое духовное братство. Братство человеческое Иисус назвал царством Божьим на земле.

**- «На Бога надейся, сам не плошай!». – Это истинно ли?**

- Это искажение. Надеяться можно только на себя – на свои силы, волю, разумность. Надеяться на Бога – нравственное иждивенчество. Богу надлежит *доверять* и *поклоняться* ему, а самому надлежит быть надежным и устойчивым в боголюбии и братолюбии.

**- Чем отличается Бог, которого открыл и представил Иисус, от других божественных личностей, которым поклонялись ранее и поклоняются ныне?**

- Бог-Отец, открытый Иисусом, отличается тем, что может жить в человеке. Именно он есть *Бог живой*. Никто другой из божественных личностей не может жить в человеке.

**- Почему Отец «весь суд отдал Сыну»?**

- Бог-Отец есть любовь. Любовь и суд несовместимы.

 Это важно знать: Сыны Райской Троицы творят верховный суд над *личностями* в Большой вселенной, а судебная функция райских Сынов Отца ограничена локальными вселенными, – они судят *миры*, но не личности.

**- Почему Бог позволяет человеку творить зло, быть грешным и порочным?**

- *Во-первых*, человек создан свободным, по богоподобию. Бог абсолютно свободен, и человек как личность абсолютно свободен на своем уровне жизни в выборе добра или зла. Человек настолько свободен, что может отказаться от Бога.

 *Во-вторых*, в силу своей познавательной лени человек может не иметь представлений о добре и зле, ограничиваясь понятиями хорошего и плохого.

**- Человеческие дети Бога и человеческие сыны Бога. В чем различие?**

- Дитя Бога есть человек, не знающий Бога-Отца.

 Сын Бога вероисповедный есть человек, признавший Бога-Отца своим личным Отцом Небесным.

 Для всех своих детей Бог есть Отец Всеобщий.

 Для каждого своего сына человеческого Бог есть Отец личный.

 Все люди есть дети Бога по личности.

 Часть людей есть сыны Бога по вере.

**- Вечность предназначена для детей Божьих или для сынов Божьих?**

- Право на вечную жизнь имеют все человеческие дети Бога, но пользуются вечностью только те из них, кто принял статус человеческого сына Бога-Отца.

**Глава 4. ЧЕЛОВЕК И БОГ**

**- Какое значение имеет человек для Бога?**

- Богопознавший человек есть счастье Бога-Отца.

**- Какое значение имеет Бог для человека?**

- В высшем смысле Бог есть счастье человека. Но это значение достижимо только в богосыновстве. Первичен не поиск счастья в жизни, а поиск Бога для жизни с ним.

**- «Я пришел к Богу» - это точное выражение в поиске Бога?**

- Бог сам пришел к человеку частицей своего духа, поэтому вернее сказать: «Я нашел Бога». Тогда останется только начать *жить* с Богом.

**- Верить в Бога – это понятно. А *найти* Бога – это как?**

- Найти Бога-Отца означает найти его божественный дух, Настройщика, в своем сознании.

**- Что человек не может без Бога?**

- Без Бога человек не может обрести вечную жизнь, избавиться от страха смерти, сменить эгоизм на альтруизм, постепенно и неукоснительно совершенствовать устройство общества.

**- Чем человек отличается от Бога по личности?**

- Бог есть олицетворение любви.

 Человек есть олицетворение свободы.

 Когда есть любовь, свобода не нужна, поэтому, если человек полюбит Бога как Отца, он откажется от своей свободы.

**- Чем человек «хуже» Бога по личности?**

- Человек мешает жить, а Бог не мешает.

 Человек страстен, а Бог беспристрастен.

 Человек лицеприятен, а Бог нелицеприятен.

У человека «от любви до ненависти – один шаг», у Бога нет этой слабости.

**- Что есть религия для человека как личности?**

- Личная религия есть доверие к добродетели Бога через веру в него. Истинная религия заключается в том, чтобы знать Бога как Отца и знать человека как своего брата. – Не *верить* в Бога, а *знать* Бога-Отца. Истинная религия есть истина личного духовного опыта, личное переживание, частное дело.

**- В чем высшее религиозное счастье человека?**

- В богосыновстве. Быть человеческим сыном Бога по своему же выбору – это высшее счастье. И в этом высшем выборе человек абсолютно свободен.

 Вторая сторона истинного счастья – дарить любовь в братстве; в религии это называют *дарить плоды духа*, а в философии религии – *дарить дела любви*.

**- В чем же состоит высший выбор?**

- Высший выбор человека состоит в выборе вечной жизни «на небе».Такой выбор предложен Сыном Бога, Создателем Вселенной, который жил на земле среди людей человеком по имени Иисус.

 Выбрать вечную жизнь означает признать Всеобщего Бога личным Богом-Отцом и *начать жить* в богосыновстве.

**- Какие отношения могут быть у человека к Богу?**

- В религиозных отношениях могут быть следующие образы:

* Вера как подчинение человека Богу.
* Доверие как упование дитя на Отца.
* Любовь как поклонение сына Отцу.

**- Что значит *доверять* Богу?**

- Хотя человек как личность свободен, он мечтает доверить кому-то завтрашний день и свое будущее. Человек ценит свободу, но ценит и доверие.

 Для абсолютного и вечного доверия человек выбирает Бога.

 Человек *доверяет* любви Бога, милосердию Бога, добродетели Бога, воле Бога.

 На земле реальность Бога открыл и показал его любовь Сын Божий Иисус Христос.

 Доверяя Иисусу, человек доверяет Богу.

**- Вера и доверие, – в чем принципиальная разница?**

- Религиозная *вера* имеет значение для оправдания земной жизни.

 Религиозное *доверие* имеет ценность для обретения богосыновского статуса.

**- «Отец Небесный ищет истинных поклонников себе». Что есть поклонение Богу?**

- Любить Бога-Отца словом, чувством, делом – это есть истинное поклонение.

 **- Чем молитва отличается от поклонения Богу?**

- Молитва имеет два вида: молитва-мольба и молитва-поклонение.

 Молитва-мольба есть религиозное слово богоподданства, – уровень мышления.

 Молитва-поклонение есть религиозное слово богосыновства, - уровень сверхмышления.

 Мольба есть напоминание Богу о себе и своих проблемах. В поклонении же отсутствуют просьбы и выгода - поклонение-молитва есть забвение себя. Если религиозное слово не содержит мольбу, то поклонение и молитва сливаются как чувство и слово любви: поклонение выражается словом молитвы. И главное для молитвы - *применять* свою веру, то есть помнить именно о вере, а не о своих просьбах.

 В истинном значении *молиться* – это рассказывать Богу о себе, о своей жизни, о своем поклонении. Тот, кто поклоняется Богу-Отцу, не молит Бога, а молится ему своей исповедью. Исповедальное общение является частичкой истинной религиозной жизни человека.

**- Говорят, что для человека открыто много путей к Богу. Так ли?**

- Есть много путей, но самый близкий для человека путь к Богу – это путь в любви, ибо Бог есть любовь.

**- Что мотивирует человека на зло?**

- Выбор зла мотивируют человеческие страсти разделения - зависть, корысть (выгода), алчность, месть. Это родимые пятна животной природы человека. Самосовершенствование начинается с очищения, или освобождения, себя от этих человеческих пережитков. Беседуя с Отцом Небесным незадолго до смерти, Иисус доложил ему о том, что апостолы «очищены через слово мое» - очищены от природных страстей.

**- Что мотивирует человека на добро?**

- Выбор добра мотивирует желание соответствовать, отождествиться своему божественному духу – «Богу, который втайне».

**- Говорим: «Я же не ангел!». – Что этим заявляем о себе?**

- Это отказ от самосовершенствования.

**- В чем человек может стараться быть все более совершенным?**

- Человек не может быть совершенным в знаниях и могуществе, но может и космически должен стараться быть совершенным в своих мыслях, воле, отношениях.

**- Каков идеал человеческих отношений?**

- Идеалом является братолюбие. Это значит относиться к человеку как своему человеческому брату. До вступления в вечность человек достигает полной совершенности отношений в своем статусе. В вечности человек может продолжить быть все более совершенным в любви.

**- «Царство Небесное усилием берется». Что берется и в чем состоит усилие?**

- Усилием берется дарованное Богом наследие – вечная жизнь. Взять этот дар означает «взять Царство небесное».

 Наибольших усилий для человека требует исправление своего характера.

**- А что есть Царство на земле?**

- Царство Божье на земле есть братство человеческое. Братство есть *факт* духовного равенства всех наделенных свободной волей детей Бога.

**- Равенство и единство – это синонимы?**

- Нет. Равенство есть факт, а единство – это возможность. Применительно к теме духовного братства людей можно сказать так: духовное братство как равенство людей по наделению божественным духом и цели предназначения стало эволюционным фактом со дня Пятидесятницы, а единство людей – это эволюционная цель человечества как единство людей по морали, философии, религии, языку.

**- Как обрести Царство на земле и как войти в Царство на небе?**

- Чтобы обрести Царство *на земле*, необходимо научиться ценить человека как брата.

 Чтобы войти в Царство *на небе*, необходимо сохранить душу до смерти физической.

**- «Возлюбить Бога» и «Возлюбить ближнего» - эти две заповеди Старого Завета Иисус назвал *наибольшими*. Почему они даны вместе?**

- Если любить Бога, но не любить человека как брата, то любовь к Богу не будет полной из-за отсутствия *дела* любви. Неполная же любовь бесплодна – не мертва, но бесплодна. Вера без дел мертва, а любовь без дел бесплодна. Иисус призывал «стяжать плоды духа» - дела любви.

**- Иисус говорил о *делах* Небесного Отца. «Я делаю дело Отца», - заявил он. Минуло много лет, и стали говорить о *воле* Бога. Как соотносятся воля и дела?**

- На уровне Бога воля и дело совпадают: воля есть дело, дело есть воля. На уровне человека между словом и делом лежит многое, разделяющее их – лень познавательная, сомнение интеллектуальное, неустойчивость моральная.

**- «Всякий, слышавший от Отца и научившийся, приходит ко мне», - заявил Иисус. – Научившийся чему?**

- Научившийся боголюбию сыновскому и братолюбию человеческому.

**- Что есть богосыновство?**

- Божественное сыновство – это взаимоотношения свободного человеческого сына и свободного Бога-Отца. Это личное постижение истины о том, что человек является духовным сыном вечного Отца. Богосыновство – это религиозный экстрим.

**- Есть ли богодочеринство в отношениях человека и Бога-Отца?**

- Бог-Отец создает потомство категории *сынов*: райского Бога-Сына, райских Сынов-Создателей вселенных, которые создают вселенских *сынов* Божьих вплоть до Адама и Евы. И в человеке, который сумел родиться в духе, Отец видит своего сына. Одна часть человеческих сынов Бога живет на земле в мужском теле, вторая часть – в женском. Кстати, Адам и Ева есть Материальные Сыны Божьи, но на земле Ева была в женском облике. Именно на уровне Адама и Евы начинается двуполость сыновства: Адама называют Материальным Сыном, а Еву называют Материальной Дочерью. По аналогии, в земной жизни человек-мужчина, нашедший личного Бога-Отца, называется сыном человеческим, а человек-женщина называется дочерью человеческой. Соответственно, свои отношения с Отцом сын человеческий называет богосыновством, а дочь человеческая называет свои отношения с Отцом богодочеринством. Но Бог-Отец видит всех *сынами* человеческими. Следовательно, для человека богодочеринство есть, а для Бога нет.

**- А в чем же смысл полового деления?**

- Половое деление предусмотрено только для размножения. Во вселенной размножаются две категории парных детей Бога: мужчина и женщина, Адам и Ева. Человек имеет тело только на земле, а «на небе не женятся и замуж не выходят», как пояснил Иисус. Увеличение численности людей в небесных обителях происходит за счет прихода тех, кто сохранил душу или сумел закончить жизнь преобразованием.

**- Богосыновство и богоусыновление – это синонимы?**

- Нет. *Богоусыновление* есть факт волеизъявления Бога усыновить каждого интеллектуально нормального человека. На основании усыновления каждый человек имеет право на вечную жизнь. Этой истины человек может не знать, пребывая в статусе дитя Бога, и, следовательно, не ценит это право. Но если человек узнает об истине богоусыновления, может появиться желание узнать Бога-Отца. Если человек узнал Бога-Отца и поверил ему, непременно появится желание принять Бога Всеобщего своим личным Богом-Отцом. По сделанному личному заявлению человека Бог-Отец переводит своего повзрослевшего человеческого дитя в статус человеческого сына – сына Бога по вере. С этого момента начинается *богосыновство* – человек стремится к освобождению от власти своего зла и стремится освоить поклонение Богу-Отцу.

**- Богосыновство и богоподданство, – в чем различие?**

- *Поверивший в Бога* живет в богоподданстве в статусе раба Божьего, для которого Бог есть Господь.

 *Поверивший* *Богу* живет в богосыновстве в статусе вероисповедного сына Божьего, для которого Бог есть личный Отец Небесный.

**- Служение Богу и поклонение Богу, - в чем различие?**

- Служат делу (воле) Бога-Отца.

 Поклоняются личности Бога-Отца.

 Служить делу Бога-Отца означает служить личности Бога-Высшего.

**- Вера и поклонение – это синонимы?**

- Нет. Вера есть отношение к Богу на основании *согласия* разума навозможность Бога.

 Это отношение в виде подчинения человека Богу.

 Поклонение есть отношение к Богу на основании *доверия* разума к добродетели Бога.

 Это отношение в виде любви человека к Богу.

 Понятия схожи только в их триадной структуре: слово, чувство, дело.

**- А что есть мистицизм?**

- Это метод, позволяющий человеку осознать присутствие в себе Божества, Настройщика, и сотрудничать с ним.

**- Иисус заявил апостолам: «Вы есть соль земли». Что есть «соль»?**

- Святые есть *соль* земли, или мира. Святость есть *соль* жизни.

**- Мудрость и святость, - в чем различие?**

- Когда человек выбирает добро между злом и добром, он проявляет мудрость.

 Когда человек живет по добру, он проявляет святость.

 Мудрость – это разумение блага, то есть способность различать добро и зло.

 Святость – это благая жизнь, то есть жизнь в исполнении воли Бога.

 Мудрый видит единство, святой не нарушает единство.

 Мудростью *познают* Бога, святостью *показывают* Бога.

**- Кто есть святой?**

- Кто живет по заповеди «Возлюби Бога и ближнего», тот святой. Кто живет в соответствии с волей Бога в мире людей, тот святой. Святость – не в словах любви, а в делах любви – заботе о ближнем как брате своем. Если боговерующий уходит от людей, чтобы посвятить свою жизнь молитвам Богу, то он уходит из святости и входит в мистику.

 Противоположностью святости является чуждость. «Святой – чуждый». У Бога нет чужих, но есть чуждые, и есть святые. Чуждых очень много, святых очень мало – они составляют малую часть братьев человеческих. «Много званых, да мало избранных», потому что и праведники *по вере* являются чуждыми Богу-Отцу.

**- Святой есть тот, кто служит Богу?**

- Нет. Святой служит не Богу, а делу Бога. Делом (волей) Бога является движение человечества к духовному братству и осознанию каждым человеком этого братства. Участвующий *по своей разумности* в этом деле - святой. К святости приходят через мудрость. Иных, занимающихся делами Бога, но не достигших мудрости, называют иначе – послушники, служители, духовники, учители.

**- Кто есть праведник?**

- Кто живет по религиозным законам в «страхе Господнем», тот праведник.

 Святой живет в любви к Богу, а праведник живет в страхе перед Богом.

 Праведник - это богобоязненный.

**- «Если праведность ваша не превысит… ». Что выше праведности?**

- Выше праведности *веры* – праведность *братолюбия*, а выше братолюбия - дружелюбие. Только верхним уровням праведности присуща справедливость.

**- Духовная проницательность и духовная чувствительность, - в чем различие?**

- Духовная проницательность – способность разума *видеть* благо, и эта способность полностью определяется уровнем разума.

 Духовная чувствительность – способность разума *внимать* благу, и эта способность полностью определяется статусом души.

**- Каково содержание веры в Бога?**

- Полное содержание веры, или полная вера: вера в Бога Любви, вера в Бога Воли, вера в Бога Закона.

 От веры в божественную *любовь* приходят к познанию любви Бога –богосознанию.

 От веры в божественную *волю* приходят к прозрению воли Бога – космосознанию.

 От веры в божественные *законы* приходят к принятию законов Бога – нравственному сознанию.

**- «Вера без дел мертва». В чем состоят *дела* веры в Бога?**

- Нет дел веры в Бога, есть дела доверия Богу. Если человек верит в Бога, у него нет дел веры, есть только слова веры: *спаси, помилуй, прости, помоги, дай*… Если человек верит Богу, делами веры являются освоение лицеприятного братолюбия и соответствующее самосовершенствование, ибо он принял к исполнению наказ Бога-Отца: «Будьте совершенны, как совершенен я». В продолжении религиозной жизни дела веры Богу дополняются делами любви к Богу.

**- В чем состоят *дела* любви к Богу?**

- Дело любви к Богу-Отцу состоит в освоении братолюбия.

 Дело любви к Богу-Сыну состоит в спасении души.

 Дело любви к Богу-Духу состоит в развитии души.

 Дело любви к Богу-Высшему состоит в накоплении добродетелей.

 Дело любви к Владыке Вселенной состоит в принятии Духа Истины.

 Дело любви к Всевышнему состоит в социальной лояльности.

**- Еще раз: дела веры и дела любви, - в чем различие и единство?**

- Делом веры Богу является освоение *лицеприятного* братолюбия.

 Делом любви к Богу является освоение *нелицеприятного* братолюбия.

 Освоению лицеприятного отношения ничего не мешает – ни внешнее, ни внутреннее человека. Освоению нелицеприятного отношения мешает внешняя непривлекательность и внутренняя чуждость. Поэтому в религиозных делах первое - дело веры, второе – дело любви, по принципу «от легкого – к трудному». И поэтому первое братолюбие называют братским, второе – отеческим. Только отеческое чувство позволяет любить даже непривлекательное человечество. Иисус показал именно отеческое братолюбие - он стал примером этого вида братолюбия.

 Общим элементом в делах веры и делах любви являются *служение, помощь, забота: с*лужение Высшему накоплением опыта братолюбия; служение Всевышнему делами просветительскими; забота о братьях человеческих просвещением и воспитанием, оказание им помощи; проявление заботы о братьях меньших.

**- Каково содержание совершенствования в делах веры и делах любви?**

- Для освоения *лицеприятного* братолюбия достаточно развить мировоззрение и миропонимание, в результате чего в отношениях начинают применять Золотое правило справедливости «Как хочешь, чтоб с тобой поступали люди, так и ты поступай с ними».

 Для освоения *нелицеприятного* братолюбия необходимо исправить характер, в результате чего в отношениях начинают применять терпение чуждости, непривлекательности братьев человеческих и смирять себя перед ними. – Это самое трудное в совершенствовании отношений, в уподоблении Богу.

**- «Уподобление Богу». – Как понять?**

- Уподобление Богу – это процесс одухотворения личности. Этот процесс проявляется как переход в *отношениях* от того, что противоположно Богу, к тому, что подобно Богу. Одухотворенная личность человека *способна* к освоению братолюбия. Бог ценит человека, и человек может уподобиться Богу, если будет ценить человека. Любовью, милосердием, добродетельностью человек может быть *похож* на Бога.

**- Если человек создан по подобию Бога, то для чего же *стараться* уподобиться Богу?**

- «Образ и подобие» - это модель человеческого сына Бога. Чтобы *осуществиться* по божественной модели, человеку необходимо прилагать усилия в уподоблении и отождествлении.

**- Что есть «отождествление Богу»?**

- Личность человека способна увековечиться в индивидуальности благодаря отождествлению разума и души божественному духу, Настройщику. Это происходит в четыре этапа. На первом этапе развитие личности приводит разум к одинаковости с духом по *разумности*, на втором этапе – по нравственности. Третий и четвертый этапы происходят на путях восхождения: отождествление божественной праведности, после чего душа отождествляется Настройщику духовностью и становится духовным существом.

**- В чем отличие отождествления от уподобления?**

- Отождествление есть процесс достижения *одинаковости* с природой Настройщика.

 Уподобление есть процесс достижения *сходства* с Богом-Отцом по способности любить нелицеприятно.

**- Каковы *общие* возможные признаки богоподобия и боготождества?**

- На зло ближнего отвечать своим добром.

 Ценить труд, помощь, заботу ближнего.

 Готовность помочь, поддержать, откликнуться.

 Терпеть чуждость, непривлекательность и несовершенность ближнего.

 Смирять себя перед ближним.

 Различать людей по признаку «святой – чуждый» (не по признаку «свой – чужой»).

 Любить людей нелицеприятно.

**- В чем состоит понятие «слияние с духом»?**

- Слияние с духом - стратегическая цель самосовершенствования человека и самое таинственное, что может произойти в его жизни с Богом. Слияние есть результат постепенного *сближения* разума и души с духом - по правилу притяжения одинаковых духовных зарядов, что заканчивается аннигиляцией. Слияние имеет три вида: слияние в разуме, слияние в личности, слияние в душе.

 Первое и второе слияния происходят на земле последовательно:

* В интеллектуальном развитии человек достигает мудрости разума, что создает условие для отождествления человеческой мудрости божественной разумности Настройщика – происходит слияние в *разуме*.
* В комплексном развитии человека его разум, укрепленный в мудрости, получает попечение Святым Духом, что создает условие для отождествления с Настройщиком по нравственности, и, как следствие, для слияния с ним в *личности* - Настройщик становится личностным. Результатом может стать преобразование тела как вариант окончания земной жизни (вместо смерти).

 Третье слияние, которое происходит в *душе*, становится фактом на путях восхождения в результате отождествления праведности и духовной природе Настройщика – человек становится духовным существом, что обеспечивает личности вечное функционирование.

**- «Сыны мира сего сильнее сынов света, в своем роде». Как это понять?**

- Сыны мира – это человеческие *дети* Бога. Сыны света – это человеческие *сыны* Бога. Сыны мира находятся под властью материальных ценностей, а сыны света освободились от этой власти. Власть материальных ценностей в обитаемом мире господствует, поэтому сыны мира в нем сильнее сынов света в делах мира. Сменить идеалы материалистические на идеалы духовные – в этом смысл эволюции человечества.

**- Говорят, что Бог не дает человеку непосильных испытаний. Это истина?**

- Искажение. Бог не дает человеку каких-либо испытаний. То, что называют испытанием, есть страдательные превратности смертного существования человека в несовершенном мире. По мере эволюционного развития планеты превратности как непредвидимые случайности будут уменьшаться. На более совершенных обитаемых планетах вселенной страдательности мало. Пока же человек живет в несовершенном мире, можно обратить превратности существования в свою пользу: стараться использовать страдательные события и ситуации для своего развития. Есть древние и новейшие учения на эту тему. Утешением в земных страданиях является осознание и понимание того, что невозможно *потерять* личного Бога-Отца.

**- «Блажен, кто верует, легко тому на свете». Как это понять?**

- Кто верит в возможность вечной жизни, тому легче переносить тяготы и непредсказуемости земного существования.

**- Бог-Отец своим духом, Настройщиком, присутствует в мире человека. Чем человек может порадовать *своего* Настройщика?**

- Заявлением о намерении быть всегда вместе, желанием сотрудничать. Человеческие плоды духа радуют Настройщика.

**- А чем человек может порадовать Бога?**

- Рождением в духе и успехами в самосовершенствовании. Совершенный Бог ценит *усилия* своих детей в обретении совершенности - «плоды духа», а не слова и чувства любви к нему.

**- Что есть «плоды духа»?**

- Плоды духа многообразны, но суть одна – *дела* любви. «По плодам их узнаете их» - по делам любви. Чувства не видны, слова обманчивы (образ волка в овечьей шкуре), дела же видны и понятны. Все дела в системе добра есть плоды духа – и малюсенькие, и малые, и большие.

**- Что может человек взять из земной жизни в жизнь небесную?**

- Может взять личность и душу, к которым в обители возвращается дух, Настройщик, ушедший из разума в момент окончания человеком земной жизни.

**Глава 5. ЧЕЛОВЕК И КОСМОС**

**- Что есть космос?**

- Космосом называют пространство семи сверхвселенных**.**

**- Что есть космический разум?**

- Источником космического разума являются Главные Духи сверхвселенных. Космический разум на уровне человека является космической интуицией, которая имеет три формы – осознание космического долга, осознание религиозного поклонения, осознание космической причинности. Предшественником космического разума является сверхразум, который появляется при попечении разума вселенским Святым Духом.

**- В восточных учениях центральным местом является тема Мировой Души. Мировая Душа – это вымысел или истина?**

- Это истина. Кроме земной души человеческой, есть душа небесная, космическая - Высшее Существо.

**- На каком уровне реальности возникли братские отношения, к которым неукоснительно когда-то в будущем придет человечество?**

- В Большой вселенной братство возникло и реализовано в Райской Троице как отношения Бога-Сына и Бога-Духа в их деятельности во вселенной: они *«демонстрируют совершенное товарищество и трудятся как два равноправных брата, проникнутые восхищением и любовью к уважаемому и божественно чтимому общему Отцу».*

**- Космология и теология, - в чем различие?**

- Теология есть учение о Центральной вселенной.

 Космология есть учение о семи сверхвселенных.

**- В чем состоит космическая социология?**

- Предметом космической социологии являются отношения «по вертикали»:

* отношения Создателя и создания – чувства Отца и дитя;
* отношения Бога-Высшего и человека – чувства Матери и дитя.

**- Каковы цели эволюции?**

- Целью эволюции человечества является братолюбивое общество людей, «царство небесное» на земле.

 Целью эволюции человека как личности является бого-человек, «завершитель».

**- Что препятствует эволюции человека?**

- Нет препятствий воле Бога. Но эволюция человеческого разума *тормозится* медленным развитием физических условий. А эволюция личности и души определяется только *субъективными* факторами, - нет внешних замедлителей.

**- Для чего дана жизнь человеку?**

- Жизнь человека имеет триединый смысл:

* религиозный – найти Бога-Отца;
* духовный - освоить братолюбие;
* космический – накопить опыт жизни.

 Для обретения личного Бога-Отца человеку нужно стараться быть совершенным. Чтобы встретиться с Богом-Отцом в его райском царстве, человеку положено пройти множество жизней на пути восхождения к Богу, но и в первой, земной жизни человек может мобилизовать себя и построить свою жизнь в соответствии с высшими идеалами.

**- Иисус заявил: «Истинно, истинно говорю вам, кто соблюдает слово мое, тот не увидит смерти вовек». И еще сказал иное: «Верующий в меня, если и умрет, оживет». Кто же «умрет и оживет», а кто «не увидит смерти»?**

- Человек, живущий среди людей так, как учил жить Иисус, *может* закончить жизнь не смертью, а преобразованием – он не увидит смерти вовек. Но эта цель не каждому по силам, поэтому Иисус гарантировал воскрешение после смерти каждому, кто поверит в Иисуса как Сына Бога.

**- Иисус говорил: «Кто будет веровать, спасен будет». Апостол Павел сказал иное: «Человек оправдывается верой». Что еще, кроме веры, оправдывает человека и его жизнь?**

- Человеку оказана честь - подарена жизнь. Человеку доверили дух Бога-Отца (Настройщик), дух Сына-Создателя (Дух Истины) и семь попечительских духов разума. Как оправдать честь? Как оправдать доверие? В Книге Урантии есть ответы:

* Поиск и обретение Бога-Отца оправдывает земную *жизнь* человека в религиозном смысле.
* Стремление к самосовершенствованию – братолюбию - оправдывает *человека* в духовном смысле.
* Накопление опыта оправдывает земную *жизнь* человека в космическом смысле.

**- В чем состоит *целесообразность* долгожительства на земле?**

- Долгожительство целесообразно для того, чтобы человек *успел* исполнить долг перед Высшим - закончить жизнь с максимальным опытом жизни, и *сумел* ответно полюбить Бога-Отца чувством и освоить братолюбие. Долгожительство – это *одно из возможных* условий для того, чтобы подружиться и максимально сблизиться с божественным духом, Настройщиком.

**- В чем ценность жизни человека, который не ищет Бога-Отца и не стремится к братолюбию?**

- Это «простая» жизнь, и она имеет ценность только в космическом смысле: человек накапливает нужные Богу-Высшему *простейшие* виды опыта – различать, понимать, выбирать.

**- В чем состоит космический долг человека?**

- Долгом человека является участие в эволюции Высшего: создавать, сохранять и развивать духовные отношения в мире людей – братолюбие. Человек может отказаться от долга, но только в земной жизни. В небесных мирах живут только те, кто согласился выполнить космический долг.

**- В чем отличие космогражданства от богосыновства?**

- Богосыновство есть образ поклонения Богу-Отцу.

 Космогражданство есть образ исполнения долга перед Богом-Высшим.

**- В чем состоят космические дела любви к Богу?**

- Дело любви к Богу-Отцу состоит в освоении нелицеприятного чувства братолюбия.

 Дело любви к Богу-Высшему состоит в спасении души и опыте нравственности.

 Дело любви к Владыке Вселенной состоит в доверии к Иисусу.

 Дело любви к Отцу Созвездия, Всевышнему, состоит в братском служении ближнему.

**- Согласно учениям, человек повторно рождается на земле для последовательного самосовершенствования. Это так?**

- Искажение. Человек живет на земле, обитаемой планете, один раз: рождается, живет, заканчивает жизнь смертью либо преобразованием тела и переходит по вертикали в другие, более совершенные миры эволюционного развития.

 Человек не является гражданином планеты, но является гражданином космоса, поэтому последовательность его жизней расположена не горизонтально, а вертикально. Обитаемая планета – это исходный мир восхождения человека. После жизни в физическом мире человек переходит в *вышеположенные* миры.

 Человек не возвращается на планету смерти для *исправления*. После смерти человек исправляется на вертикальном пути во все более развитых обществах людей.

**- Адам и Ева не выполнили программу биологического совершенствования людей, потому что допустили «смешивание добра и зла». Как понять *смешивание*?**

- *Смешивание* добра и зла означает устранение различий между ними, то есть по сути является самовозвышением над системой «добро - зло». Нужно помнить, что системы «добро – зло» нет только в Центральной вселенной, а в нижеположенных мирах система обязательна для получения опыта выбора добра и опыта стойкой приверженности добру. - Такова воля Бога. Адам и Ева неосознанно нарушили запрет на смешивание добра и зла, поэтому высший суд признал этот проступок заблуждением, а не грехом.

**- Когда в мир человека пришел грех как противление воли Бога-Отца?**

- Грех пришел только тогда, когда Иисусом была открыта людям воля (план) Бога – чтоб на земле утвердилось царство Божье как братолюбие человеческое. «Грех ожил, как только пришла заповедь». Иисус предупредил: «Если бы не пришел и не говорил, то не имели бы и греха, а так как был и говорил, то не будет вам извинения во грехе вашем».

**- «Бог долготерпим». Чем объяснить долготерпение Бога к человеческой нечестивости, отступничеству от заповедей братолюбия?**

- Бог *долготерпим* только в отношении к нечестивой *личности* человека. Но Бог не терпит отступления целого – человечества, или мира, от своей воли. Бог терпит личностное своеволие, но когда весь мир «во зле лежит» - уклоняется от движения к эпохе братства, тогда терпения нет. Есть незамедлительные действия Сынов Божьих для регулирования движения мира. Но есть различие в скорости времени между уровнем принимаемых божественных решений и уровнем мира людей. На уровне, где принимаются решения, время движется значительно быстрее, нежели на уровне обитаемого мира. По этой причине у людей в мире возникает представление о долготерпении Бога.

 Бог долготерпим к нечестивости человека – это правильное понимание Бога.

 Бог долготерпим к «блужданию» человечества – это ложное понимание Бога.

**- Для чего человеку суждено родиться и жить в самом крайнем, несовершенном мире из всего множества миров, которые есть во вселенной?**

- Для того, чтобы обрести статус человеческого завершителя. Если бы человек начал первую жизнь на другом уровне, то у него при достижении уровня вечной жизни обнаружился бы пробел в суммарном опыте жизни, и он не смог бы получить статус завершителя. Пример для понимания: Создатель Вселенной, Сын Михаил обрел опыт жизни на всех уровнях Вселенной (на земном уровне – в образе Иисуса), что было необходимо для обретения статуса Владыки Вселенной.

**- Что может человек подарить Божествам при жизни на земле?**

- Личному Богу-Отцу человек может подарить свою волю и желание встретиться с ним.

 Богу-Высшему человек может подарить опыт достижения единства личности и опыт обретения братолюбия.

 Со своим божественным духом, Настройщиком, человек может поделиться личностью.

**- Как ангел хранит человека?**

- Ангел-хранитель не хранит человека от гибели, болезней, страданий. Ангел хранит *душу* человека после физической смерти человека до воскрешения в первой обители.

**- Египетская мудрость гласит: внизу – что и вверху, вверху – что и внизу. – Это во всем так?**

- Не во всем: внизу больше нечестивости и беспорядков, нежели вверху. И разное применение свободы: внизу – личная свобода ко всему, а вверху личная свобода ни к чему.

**- В чем состоит *космическая* и *религиозная* ценность института семьи?**

- Во-первых, в семье человек обретает *родительский* опыт. Если такого опыта нет или он частичен, человек после смерти обретает или восполняет опыт в приюте системы - воспитывает либо детей Адама и Евы, либо человеческих детей, умерших на земле.

 Во-вторых, в семье человек обретает опыт *братолюбия*, что предрасполагает к боголюбию. «Не любящий брата своего, которого видит, как может полюбить Бога, которого не видит?», - пояснял апостол Иоанн.

**- Зло и добро *существуют* в мире?**

- Ни зло, ни добро не есть что-то созданное, не являются духовной реальностью. Нет космозла, и нет космодобра. Зло и добро есть личный выбор человека, и все это есть в сознании, а не в мире. *«Зло или добро становятся реальностью личного опыта, когда разум останавливает на одном из них свой выбор».*

**- Есть ли *силы* зла и добра?**

- Нет сил зла и сил добра, потому что силы по определению внеличностны. Но есть *носители* зла и *носители* добра. Носитель зла – это грешник, сатана. Носитель добра – праведник, святой.

**- С древних времен в религиях не почитают мудрость. Почему?**

- Мудрость нужна для различения добра и зла. Поскольку понятие добра и зла было дано человечеству Иисусом, не раньше, то и потребности в мудрости не было, достаточно было веры и послушания. Столетиями после Иисуса о мудрости не мыслили, почитая только веру. В средних веках епископ Фома Аквинский предложил дополнить веру мудростью, но тщетно. Ныне же отказываются от мудрости по традиции.

**- В человеческом земном мире властвуют идеи и деньги. Есть ли идеи «на небе»?**

- «На небе» вместо идей действуют законы, методы, способы, правила.

**Глава 6. ИИСУС И МЫ**

**- Есть жизнь Иисуса. Есть образ жизни Иисуса. – В чем различие?**

- Жизнь Иисуса индивидуальна и конечна, никто не может ее повторить. Но *образ* жизни Иисуса есть пример идеальной жизни человека в физическом мире. Этому примеру можно следовать.

**- Иисус родился совершенным или стал совершенным человеком в зрелости?**

- Иисус родился обычным ребенком. Но когда Иисус отправился к Иоанну креститься, он был уже человеком, достигшим самоотождествления с духом и овладевшим своим разумом. В день крещения Иисус был совершенной личностью.

**- В чем Иисус был совершенен?**

- В своем богосыновстве и братолюбии*. «Иисус был самым совершенным человеком во вселенной»*.

**- Чем отличался Иисус в жизни как личность?**

- Он жил так, как учил жить. В жизни Иисуса виден человек в высшем смысле этого слова – сын истины, духовности и нравственности.

**- Верить в Иисуса и верить Иисусу, - в чем различие?**

- Верить в Иисуса как Сына Бога.

 Верить Иисусу в любовь Бога-Отца и возможность вечной жизни.

**- Почему Иисус заявил о себе: «Я есть Истина», но не сказал: «Я есть Любовь»?**

- Бог-Отец есть любовь, а Сын Божий есть истина факта Бога-Отца и его любви.

**- В чем состоит благая весть Иисуса?**

- Иисус сообщил, что Бог-Отец изъявил желание создать в сердцах своих земных детей новое царство, вечное царство, которое откроет новый этап в эволюционном движении человечества к братству. «Да будет царство твое на земле, как на небе», - Иисус возвестил, что вскоре духовное царство, которое *на небе*, будет дополнено душевным братством, которое *на земле* в сердцах людей. И когда это царство станет реальностью в сердце каждого обитателя мира, правление Бога станет реальностью на земле.

**- И чему новому учил Иисус?**

- Иисус учил добровольному согласию с волей (желанием) Бога-Отца и евангелию нового спасения.

**- Иисус заявил в Нагорной проповеди, что «нищие духом утешатся». Как понять?**

- С самого начала истории человечества вплоть до времен Иисуса посвящение людей Настройщиками было выборочным. Только в день Пятидесятницы, когда Христос-Михаил «излил Дух Истины на всю плоть», все интеллектуально нормальные люди получили божественный дух, Настройщиков, и «утешились».

 В наше время «нищий духом» есть тот, кто погубил свою душу. Но он не сможет утешиться – свой Настройщик не возвращается, а другой не приходит. «Нищий духом» - это духовно мертвый человек.

**- Иисус сказал: «Тот, кто хочет быть выше всех, должен стать вашим слугой». Как понять это видимое противоречие?**

*- Во-первых*, речь идет о служении людям, а не Богу. Важно уяснить, что служение *людям* как братьям человеческим есть привилегия, а не самовольность. Служение предоставляется тому, кто подтвердил свою надежность в выполнении обязанностей, исполнении поручений и оправдании доверия. Не каждый обладает этими качествами, поэтому факт служения людям свидетельствует о том, что служащий действительно «выше всех» в самосовершенствовании.

 *Во-вторых*, важно уяснить следующее: тому, кто выше, доверия больше, поэтому именно тот, кто «выше всех», получает кредит доверия Отцов Созвездия на братское служение. Но для этого тот, «кто хочет быть выше всех», *должен* стать таковым ценой своих усилий, - чтобы заслужить высшее доверие. Братское служение – это «царство», которое «усилием берется».

 Своей малостью человек способен на заботу, помощь, участие. Служение братьям человеческим – это дело, порученное человеку по его величию.

**- Почему Иисус часто говорил о *спасении* человеческой души?**

- В земной жизни зарожденная душа может умереть, если человек не занимается самосовершенствованием в земной жизни. Отсутствие интереса к самосовершенствованию, в первую очередь, к развитию разума до мудрости, ведет к космической смерти – дух уходит от разума, человек «теряет совесть», *зарожденная* душа умирает. Умершая душа не возрождается – ни в обитаемом мире, ни в обителях. Духовно умерший человек после физической смерти перестает существовать для космоса.

 *Спасение* - это реализация права на вечную жизнь после окончания физической жизни. Спасение есть божественное благоволение. Бог-Отец благоволил подарить человеку вечную жизнь в духовном образе. Для реализации замысла Бог послал человеку свой дух, Настройщика, который способен жить в человеческом разуме. Взаимодействие духа и разума есть новая энергия – душа, способная пережить физическую смерть, воссоединиться с личностью, обрести новую материальную форму и продолжать развитие на путях восхождения к духовным уровням жизни. Но это возможно при условии, что человек не погубит свою душу *нечестивостью* в земной жизни.

**- Что в человеке переживает смерть? Какие структурные части человека являются вечными?**

- Умирают тело и разум. Вечными являются личность и божественный дух. Душа имеет потенциальную вечность, но может умереть от религиозной нечестивости, апатии к самосовершенствованию, познавательной лени.

**- В чем состоит новизна спасения, предложенного Иисусом?**

- Иисус предложил заменить спасение жертвоприношением на спасение верой и доверием Богу. Иисус уверял: «Вера ваша спасет вас. Творите свое спасение!».

**- «Я есть путь. Никто не приходит к Отцу, как только через меня», - заявил Иисус. Как понять?**

- Во-первых, только принявший Дух Истины Христа-Михаила станет человеческим сыном Бога и сможет встретиться с ним в конце пути восхождения.

 *Во-вторых,* для того, чтобы молитва человека дошла до Отца, необходимо иметь духовную связь с Христом-Михаилом, что означает принять Дух Истины.

 В-третьих, путь восхождения к Отцу проходит через столицу вселенной Христа-Михаила, обходных путей нет.

**- Почему Иисус учил не отвечать злом на зло?**

- Потому что зло присуще человеку по определению. Человек по животной природе склонен к злу. Иисус говорил - возмездием *чужое* зло не исправить. Зло исчезнет в мире людей, если каждый человек победит *свое* зло.

**- Говорят, что Иисус очистил мир от греха. Это истина?**

- Искажение. Зло субъективно. «Весь мир лежит во зле» - это потому, что зло кроется в самом человеке. Невозможно очистить мир от греха без участия самих людей. Чтобы такое участие стало возможным, Создатель Вселенной закончил земное посвящение в образе Иисуса и наделил каждого человека своим Духом Истины.

**- «Познаете истину, и истина сделает вас свободными», - заявил Иисус. Какая истина? Свобода от чего?**

- Истина любви Бога-Отца и братства человеческого. А свобода - от смерти.

**- Чему учились апостолы, жившие рядом с Иисусом, наблюдавшие его в жизни?**

- На примере Иисуса апостолы учились достойному и мужественному, неукоснительному исполнению воли Бога-Отца.

**- Что есть «христосознание»?**

- Если человек принял от Христа-Михаила посвященческий Дух Истины, который был «излит на всю плоть» в день Пятидесятницы, то в сознании появляется образ земного Сына Бога, Иисуса Христа. Сознание человека, обогащенное образом Иисуса Христа, есть *христосознание*.

**- В чем же отличие богосознания от христосознания?**

- Богосознание основано на знании Бога-Отца.

 Христосознание основано на знании Сына Бога, Иисуса Христа.

**- В чем принципиальное отличие между заповедями от Моисея и заповедями от Иисуса?**

- Заповеди от Моисея даны для *праведности* в социальной жизни.

 Заповеди от Иисуса даны для *братолюбия* в духовной жизни.

**- «Христос есть конец закона». Почему так?**

- Религиозные законы нужны для регулирования эгоистических отношений. Законы не нужны для братских отношений, к которым призывал Христос.

**- «Но Сын Человеческий, пришед, найдет ли веру на земле?», - сомневался Иисус по теме второго пришествия. О какой вере говорил Иисус?**

- Иисус сомневался, будут ли верить в нового Бога, которого он открыл - Отца Небесного.

**- «Доколе же не прейдет сей род прелюбодейный! Доколе же мне терпеть вас?», - сокрушался Иисус. Почему Иисусу было трудно среди людей? Почему ему пришлось терпеть людей?**

- Иисус к тридцати годам жизни стал совершенной личностью, поэтому ему пришлось терпеть несовершенность, неведение и заблуждения людей. «Господь Бог терпел и нам велел!», - это тень истины.

 **- «Вышли фарисеи, начали с ним спорить и требовать от него знамения с неба, искушая его. И он, глубоко вздохнув, сказал: *для чего* род сей требует знамения?». Для чего нужны знамения в вере?**

- Для того, чтобы покориться. Иисус глубоко вздохнул: он призывал *поверить ему*, а не покориться ему. Вера по знамению – это покорность. Вера по согласию и выбору – это волеизъявление.

**- Что изменилось в человеческой морали после Иисуса?**

- До Иисуса признаком несовершенности человека было *наличие* зла в поведении и поступках. После Иисуса признаком несовершенности стало *отсутствие* добра в поведении и поступках.

 До Иисуса праведники старались стяжать плоды *разума* славословием и служением.

 Иисус призвал стяжать плоды *духа* развитием братолюбия.

 До Иисуса призывали любить Бога.

 Иисус призвал поверить Богу.

 До Иисуса верующие «гневили» Бога *греховностью*.

 После Иисуса верующие печалят Бога религиозной *нечестивостью*.

 «За что Бог наказывает?!» - эти вопли показывают, что не понимают Иисуса до сих пор.

**Глава 6. БРАТСТВО И БРАТОЛЮБИЕ**

**- Братство и братолюбие, – в чем различие?**

- Братство человеческое есть *факт* одинаковости, равности людей по наделению личностью, духом, разумом.

 Братолюбие есть результат *осознания* братства человеческого, которое порождает *отношения* братства – слово, чувство, дело братолюбия.

**- Из чего состоит практика братолюбия?**

 - Практика братолюбия имеет троичное содержание:

* терпение несовершенности ближнего;
* смирение перед злом ближнего;
* справедливость на своеволие ближнего.

**- Есть добродетельность. Есть благотворительность. В чем различие?**

- Добродетельность – к личности, благотворительность – к людям.

**- «Бог нелицеприятен». Любитьчеловека *нелицеприятно* – это как?**

- Лицеприятное отношение – это отношение на основании *приятности* человека. Для нелицеприятных отношений необходимо положить иные основания: равенство по источнику разума, равенство по источнику личности, равенство по источнику духа. Нелицеприятное братолюбие – это высший уровень человеческих отношений.

**- «Зло должно быть наказано!». – Это истинно?**

- Нет. Зло есть *природная* склонность человека, поэтому зло некому наказывать. Человека судят не за зло, а за *злодеяния*.

**- «Если ударили тебя по щеке, подставь и другую щеку». Как понять это учение?**

- Это заповедь братолюбия: «На зло ближнего ответь своим добром», то есть на несовершенность поведения или поступка человека ответь своей совершенностью. Это заповедь отношений (морали), а не физических действий (драки). Заповедь говорит: если тебе сделали гадость, то помедли, *подумай,* чтоб второпяхне сделать гадость в ответ.

**- «Не судите!». Почему показано *не судить?***

- Потому что правосудие есть функция группы, а не личности. Для правосудия в мире людей есть государство, а высший суд над человеком осуществляет группа Сынов Райской Троицы. Самосуд есть гордыня, грех. Человек, озабоченный спасением своей души, должен выполнять эту заповедь неукоснительно.

**- Что разделяет людей в духовном смысле?**

- Людей разделяет многое, например:

* отсутствие поклонения единому Богу,
* отсутствие единого понимания добра и зла,
* отсутствие единого понимания братства,
* отсутствие единого понимания жизни.

**- «Мирись со своим соперником скорее, пока ты на одном пути с ним». Для чего это – *скорее*?**

- Опыт примирения обогащает человека, но примирение возможно только в обитаемом мире, так как в обителях *противников* нет.

**Глава 7. ОЩЕСТВО И ЦИВИЛИЗАЦИЯ**

**- «Пролетарии всех стран, соединяйтесь!». Ведет ли этот лозунг к братолюбивому обществу?**

- Нет. В этом лозунге заложен потенциал борьбы с противоположным объединением собственников производства.

**- Какой идеологический вклад внес марксизм в сокровищницу эволюционного движения человечества?**

- Научный марксизм заявил прогрессивный принцип общественного устройства: «Каждому – по потребности, от каждого – по способности». А практический марксизм в годы советской власти сформулировал моральный кодекс строителя коммунизма, который можно назвать кодексом участника человеческого братства, и провозгласил интернационализм как начало братства людей. Советское общество создавало человеку пространство, где нет власти денег и эксплуатации труда. В 1840 году Элифас Леви выпустил «Библию Свободы», в которой призывал возвратить «истинно коммунистические» принципы, провозглашенные Иисусом.

**- Почему же в итоге идея коммунизма в мировом общественном сознании стала опороченной?**

- Это известно на опыте: люди способны извратить практику из лучших побуждений, а извращенная практика способна извратить лучшую идею. Именно практика строительства социализма в СССР опорочила идею коммунистического общества: в Советском Союзе было создано лучшее в мире общество дружбы, товарищества и братства, но государство было отвратительно деспотичным, негуманным и тоталитарным.

 Карл Маркс говорил о необходимости уничтожения *классов* эксплуататоров труда и эксплуатируемых. Большевики же стали преследовать и уничтожать *людей* класса эксплуататоров. В этом состоит извращенность практики строительства нового общества.

**- Почему в советском обществе часто говорили о работе в свободное от работы время?**

- Труд был организован на благо общества, а не на благо хозяина производства, как при капитализме. Свободный от частной эксплуатации, общественно полезный труд был приятен, поэтому говорили о приятном.

**- «Красота спасет мир». «Разум спасет мир». «Культура спасет мир». Чем человек может спасти мир?**

- Это утопические идеи. Человек ничем не может спасти мир. Дело спасения мира (человечества) есть дело божественных личностей.

**- При каких же условиях возможно претворение братства людей в будущем?**

- Это возможно при условии, если *«вся цивилизация будет охвачена братской любовью и заполнена человеческой мудростью».* Необходимы также социальные условия: всеобщее обязательное просвещение в течение всей жизни, обязательность труда, регулирование рождаемости.

**- При каких обстоятельствах эти условия могут быть созданы?**

- Для поворота исторического развития человечества в направлении к царству братства необходимо *восстановить* на планете прямое божественное правление, отмененное вследствие проступка Адама и Евы.

**- Развитие технической цивилизации – это дело богоугодное?**

- Нет, цивилизация есть дело человекоугодное. Богоугодным делом является развитие духовности, и оно не связано прямо с цивилизацией.

**- Чего больше накоплено в человечестве – доброты или мудрости?**

- Доброты. В древности и ныне мало тех, чей разум заканчивает земную жизнь на уровне мудрости. «Возлюбили больше славу человеческую, нежели славу Божию».

**Юрий Борисович Копосов**

ОТВЕТЫ СВЕРХУ

НА ВОПРОСЫ СНИЗУ

 ПО КНИГЕ УРАНТИИ

**Адрес электронной почты автора**

**kopos7777@mail.ru**